## 東大寺法華堂の伝日光・月光菩薩像

一、はじめに

いる状態である。あり、寺家ではこれを仮に日光菩薩・月光菩薩と称して現在に至ってあり、寺家ではこれを仮に日光菩薩・月光菩薩と称して現在に至ってのなかでも屈指の優品であるにもかかわらず、それが何の像か不明で東大寺法華堂に安置される伝日光・月光菩薩像は、天平時代の彫刻

という。 というであり、これについてのまとまった研究は、まだまともにとりあげる はて来た。そうこうするうちに、中国の資料のなかよりたまたまこのは はで来た。そうこうするうちに、中国の資料のなかよりたまたまこの はで来た。そうこうするうちに、中国の資料のなかよりたまたまこの はでまた。 というであり、 というであり、 というであり、

識者の批判を仰ぎたいと思う。

たことがないので、ここに若干の紙面を借りて短文を発表し、改めて

二、法華堂の諸像

毛

利

久

まず伝日光・月光像をとりあげると、ともに塑造、等身大より少し刻が伝存しており、その内訳は塑像五軀と乾漆像九軀とに分かれる。周知のように、法華堂には伝日光・月光像を含めて十四軀の天平彫



図1 東大寺伝日光像



東大寺伝月光像 図2

具のものだったと見なされる。

っている。当初は全体を美しく彩色していたらしいが、いまは剥落が 大きい立像であり、前者二〇七・二㎝、後者二〇四・八㎝の高さとな

の両脇侍のような格好で配置されている。 不空羂索観音像を本尊として安置する八角仏壇の上に、あたかも左右 考えても、もともと一具像であったことは疑いないであろう。いまも さて、両像は素材ならびに形相の上からいっても、表現の特色から

過ないであろう。彫刻の系統としては次に述べる東大寺戒壇院四天王 であった可能性もあり、東大寺塑像群のうちで最も古い像と考えて大 れは東大寺の草創期に奈良東山に建てられていた金鐘寺の重要な尊像 法華堂には、そのほかの塑像として執金剛神立像の名品がある。こ

先行するものと見てよかろうか。

像ならびに法華堂伝日光・月光像と同類であるが、時期的にはそれに

のなかに残存している。この破損像二軀は構造や表現などから見て一 なおまた吉祥天と弁財天の両立像が、塑造で、大破しながらも厨子

い密接な関係があったと考えられる。 静かな眼差を向けるのは、伝日光・月光像の思索的な相好に通じるも のがあるとも言えよう。これらの法華堂と戒壇院の塑像には、がんら が怒りの表情を示しながら、悠久のかなたを凝視するかのような深く 壇院に伝存する塑造四天王立像である。とくに広目天と多聞天の両像 以上にあげた諸像のほかに、法華堂の塑像と切り離せないものが戒

ものとは考えられない。 像は実は寺門より下賜されたもので、東大寺ほんらいの像ではなかっ 像と同系の伝日光・月光像もまた、必ずしも当初から法華堂にあった たこともあり得る。もしこのような推察が許されるとすれば、四天王 七年(一七三二)戒壇院建立の際に修理移座したものであるが、この はもと大仏殿回廊の西にあった中門堂に安置されていたのを、亨保十 かしい。堀池春峰氏や山本栄吾氏などの研究によれば、この四天王像 戒壇院の四天王像が最初どこに安置されていたかを知ることはむづ

ず、その点おだやかな表情の伝日光・月光菩薩像などの造形とはややれていたと思われる。総じて顔付は豊満ななかにも清楚な品位を失わな一具像を構成する二体であり、おそらく法華堂とは別の堂に安置さな一具像を構成する二体であり、おそらく法華堂とは別の堂に安置さて、『金光明懺法補助儀』)。現存する吉祥天・弁財天像は、このよう武『金光明懺法補助儀』)。現存する吉祥天・弁財天像は、このよう武『金光明懺法補助儀』)。現存する吉祥天・弁財天衆は、で変されていたと思われる。総じて顔付は豊満ななかにも清楚な品位を失われていたと思われる。総じて顔付は豊満ななかにも清楚などの造形とはややれていたと思いている。

のみは、そのかなり信憑性のある由緒から考えても、初期金鐘寺と関が法華堂当初の像とは考えられないことが知られた。ただ執金剛神像に関係事項を概観してみた。その結果、執金剛神像を除く八軀すべて以上は法華堂と戒壇院の塑像九軀について、伝日光・月光像を中心

異なるものがある

係深い像と考えるのが妥当であろう。

驅を安置していたことになるが、これが当初からの状態であったかどるのが無難である。従って法華堂は本尊以下かなり大きな乾漆立像九はあるにせよ、ほぼ同じころに、同系の作家によって造立されたと見は本尊不空羂索観音像一軀、梵天・帝釈天像二軀、四天王像四軀、金次に乾漆像の方は法華堂に安置する九軀がすべてである。その内訳

うかなお問題は残るであろう。

## 三、伝日光・月光像の尊名と性格

両像の尊名については、現在一般に日光・月光と呼ばれるのが普通のようである。国宝の指定名称も「塑造日光仏立像」とされている。ところがこの名称は、元禄十年(一六九七)ころに成ったと考えられる『東大寺諸伽藍略録』に「日光月光、各御長六尺九寸立像、土軀、にも「脇士日光月光」の記事があり、そのような伝承が現在まで続いにも「脇士日光月光」の記事があり、そのような伝承が現在まで続いていると考えるべきであろうか。日光・月光とは、がんらい薬師如来の脇侍菩薩であるはずであり、それがここに出て来るのは不審でもあの脇侍菩薩であるはずであり、それがここに出て来るのは不審でもある。

うな説を生むに至ったのであろうか。 つ伝日光・月光像の姿が、何となく梵天・帝釈天に似ていて、このよおそらく大袖の衣をまとって沓をはき、頭髪をきれいに結いあげて立おそらく大袖の衣をまとって沓をはき、頭髪をきれいに結いあげて立が明治時代から行われている。最初の主張者は黒川真頼であり、続いば日光・月光像に関しては、もう一つこれを梵天・帝釈天と呼ぶ説

ような性格の像であったかを、まず探究してみたい。最初に両像の形ない。そこで私は別の観点からこの問題に楔を入れて、ほんらいどの以上二つの尊名をあげたのであるが、そのまま首肯できるものでは

東が日光菩薩、西が月光菩薩と呼ばれるものである。相について記述しておけば、南面する法華堂本尊の左右に立つ像は、

部中央に帯・菊花形・襟の縁どりなどによる気のきいた意匠があらわに結いあげ、菊花形の飾りを刻んだ冠帯を頭部に巻く。耳朶に孔を貫に結いあげ、菊花形の飾りを刻んだ冠帯を頭部に巻く。耳朶に孔を貫に結いあげ、菊花形の飾りを刻んだ冠帯を頭部に巻く。耳朶に孔を貫に着いた紐が正面において美しく結んで垂れ、さらにその上の胸腹腰に巻いた紐が正面において美しく結んで垂れ、さらにその上の胸腹に巻いた紐が正面において美しく結んで垂れ、さらにその上の胸腹に巻いた紐が正面において美しく結んで垂れ、さらにその上の胸腹に巻いた紙が正面において美しく結んで垂れ、さらにその上の胸腹に巻いた紙が、菊花形・襟の縁どりなどによる気のきいた意匠があらわば、っているが、



図3 東大寺伝日光像上半身

されている。

図4 東大寺伝月光像上半身

のような二項になると思う。どのようなことに注目されるであろうか。箇条的に記してみると、次ざのようなととに注目されるであろうか。箇条的に記してみると、次さてこのような伝日光・月光像のいわば図像的な分析を試みた結果、

るが、服装の方は、伝日光像が袈裟で体を被うのに対して、伝月光像②しかしこの場合、左右の両像はともに菩薩風の一般的な顔付であて両像が左右に分かれて合掌礼拝する姿が想像される。(1)すでに記したように、両像は一具となるものであるが、どちらも

その点、この両像は一般の仏菩薩とは多少性格を異にして、比較的自

の方は袈裟が無く、簡略ながらかなり洗練された服飾を示している。

無を中心に、もう少し探究の輪を広げてみよう。して困難と言うほかないが、像の性格については朧気ながら理解できして困難と言うほかないが、像の性格については朧気ながら理解でき由な造形が許されていた面もあったと見るべきであろうか。

## 四、縁覚像の提唱

を連結する。三龕は開閉自在となる。 と信じられ、白檀製で、高さ二三・一㎝の小龕像である。その構造は、と信じられ、白檀製で、高さ二三・一㎝の小龕像である。その構造は、と信じられ、白檀製で、高さ二三・一㎝の小龕像である。その構造は、と信じられ、白檀製で、高さ二三・一㎝の小龕像である。その構造は、と信じられ、白檀製で、高さ二三・一㎝の小龕像である。

れる。 はか下方に金剛力士・香爐・獅子・楽天その他の付属的な彫刻が配さいちばん奥に左右一体ずつ立つのが、いわゆる縁覚像であろう。そのを形成する。後に僧形の声聞が三体ずつ分かれて左右に立ち、さらにまず中龕は、仏坐像を中心とし、その左右に脇侍菩薩が立って三尊

けて立てる。残りの左右に一体ずつ立つのが縁覚らしくも見えるが、左龕は半跏形の菩薩を中心に、脇侍菩薩二体と声聞二体を左右に分

的な彫刻が施される。

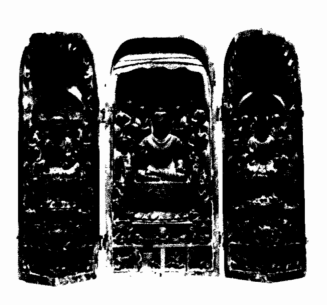


図5 金剛峯寺龕像

しかし中龕あるいは右龕のそれと比べると、すこし異形のようにも見

の縁覚と推定される二像に近似する。この右龕にも左龕と類似の付属は同類のものである。残りの二体は、左龕の二体よりも、むしろ中龕付属的な香爐・礼拝者・獅子・鬼形などを配置する。なお下方にえる。この点は次に中・左右の三龕を一括して記述する。なお下方に

他によって構成される。これらの主要構成像は、合計すれば中龕が十 まとまった群像と言えよう。 したもので、いずれも中尊(仏か菩薩)・脇侍菩薩・縁覚・声聞その 体、左右両龕がそれぞれ七体となる。すなわち総計二十五体のよく この三龕は言うまでもなく仏あるいは菩薩の浄土を具体的にあらわ

それは像形の上にも自らあらわれる。 と言う。すなわち縁覚は菩薩と声聞との中間に位置するものと見られ 悟りに導くことを教え、これを菩薩・縁覚・声聞の三乗に応じた教え 察して迷いを断ち、理を悟ることであるが、さらに人の能力に応じて れないが、縁覚と称する像である。縁覚とは、がんらい十二因縁を観 さて私たちがここで最も関心を持つのが、やや聞き馴れないかもし

ぼ次のようになる。 そこで、この艦像にあらわれる縁覚について特徴を指摘すると、ほ

徒としてつくられている。 見なして間違いないと思うのであるが、その姿は合掌形で、敬虔な仏 ①これまでの叙述で分かるように、中龕と右龕の像はまず縁覚像と

ほか、宝髻を螺旋状に束ね上げるとともに、地髪に縦線を刻むもの 言われる麦積山石窟(六四号・九〇号)その他にも見出される。その(6) 地とする例は古くインド・マトウラ派の像にあり、また中国の魏塑と る。なおこれに関して一言すれば、宝髻のみ螺旋状髪とし、地髪を素 ②相好は温雅であり、頭上に螺旋状の髪を束ねているのが異風であ

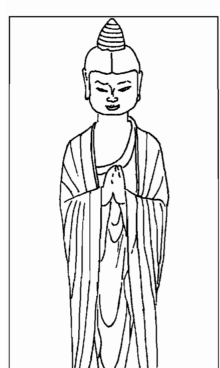
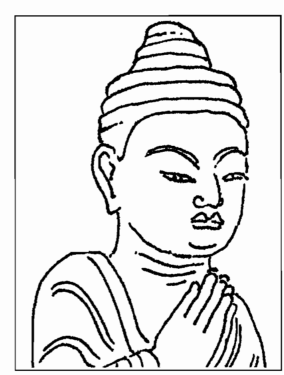


図 7 麦積山90号像図



金剛峯寺龕像縁覚図



(一二一号) もあり、いろいろなバリエイションを生み出したものと

覚の真姿をあらわすものと見たい。

「別龕像の着衣は一部しかあらわれていないが、おそらく両肩を被う、倒倉像の着衣は一部しかあらわれていないが、おそらく両肩を被う、倒れば上記の六四号・九○号・一二一号などの諸像のよぼにもあり、例えば上記の六四号・九○号・一二一号などの諸像のよぼの意でであったと見られる。それの参考となるものが麦積山石油の広い寛衣をあらわすものと見たい。

どで結び、胸飾と天衣をつけ、両手合掌する(ただし左側の像は手先いることである。すなわち、この両像の姿は上方へ梳った頭髪を中ほのような縁覚像が無くて、その代りに菩薩風の像が左右に配置されて④2こで問題になるのは、左龕において縁覚のいるべき場所に上記

もできるであろう。要するに、縁覚像については必ずしも厳格な儀軌があってもおかしくないし、これをあえて菩薩風の縁覚像と呼ぶことったためかもしれない。果してそうだとすれば、このような縁覚表現ならば、縁覚の性格が菩薩や声聞などと比べて、多少明確を欠く点があとすれば、この左龕にのみ縁覚が無いのは不審でもある。強いて言うを欠失するか)。この姿は縁覚というよりは菩薩に近い。しかし菩薩

的規制があったとは思われない。

にぎやかな十一体の群像になっている。 にぎやかな十一体の群像になっている。 会剛峯寺の龕像は石窟・両縁覚・両声聞の七体によって構成される。 会剛峯寺の龕像は石窟・両縁覚・両声聞の七体によって構成される。 会剛峯寺の龕像は石窟・両縁覚・両声聞の七体によって構成される。 会剛峯寺の龕像は石窟・両縁覚像の特徴は大略以上に述べたとおりである。 中国では東魏・北

これらの点を他の縁覚像と比べれば、伝日光・月光像には縁覚像としが、袈裟は一方だけがかけるという、かなり自由な造形が見られる。が、袈裟は一方だけがかけるという、かなり自由な造形が見られる。が、両像は比較的簡素な寛衣をまとい、沓をはいて合掌する姿で、い結論を出しておかねばならない。これまでに考察したところからすれ結論を出しておかねばならない。これまでに考察したところからすれ

は、ほんらい縁覚像としてつくられたものと考えたい。は、ほんらい縁覚像としてつくられたものと考えたい。は、ほんらい縁覚像としてつくられたものと考えたい。そこにこの種の造形にお髪の方をふさわしいと見たためであろう。伝日光・月光像の静安典雅なつくりは日本人好みであり、当初はこれが縁覚像に多く見られる螺旋状の頭髪が両像に無いのは、作者が現存像のような束状に結った頭を状の頭髪が一像に無いのは、作者が現存像のような束状に結った頭に、ほんらい縁覚像としてつくられたものと考えたい。

国浄土を現出していたことは疑いないところであろう。国浄土を現出していたことは疑いないところであろう。上記のような七尊像のなかに含まれる、依拠できるものである。中国においては、古くから仏像を三尊・五尊・七尊その他のにぎやかな野像・碑像などにその一端をうかがわせるものもある。伝日光・月光像や古記録などにその一端をうかがわせるものもある。伝日光・月光像やお記録などにその一端をうかがわせるものもある。伝日光・月光像やが推測どおり縁覚像であったとすれば、このすばらしい両像を含む群や古記録などにその一端をうかがわせるものもある。伝日光・月光像ががある。時間に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時期に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時期に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時期に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時期に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時期に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時間に、どこかのしかるべき堂内に安置されて、霊妙な仏像が、ある時間に、どこかのである。中にないなどのである。中にないないというないとは、

- (3)山本栄吾「東大寺戒壇院四天王像の前所在」(『大和文化研究』五一六)
- 昭和三十五年。
- (5)黒川真頼「東大寺法華堂仏像考証」(『国華』一五七・一五九・一六〇)研究紀要』1)昭和二十九年。

(4)町田甲一「吉祥悔過の法儀と東大寺塑像群に関する試論」(『芸術学会

- 明治三十六年。
- (7)水野清一・長広敏雄『響堂山石窟』(昭和十二年(東方文化学院京都研(6)文化部社会文化事業管理局『麦積山石窟』(一九五四(北京)。
- 究所)。

- (1)毛利久『天平彫刻』(昭和四十五年 小学館)。
- (2) 東大寺『東大寺』(昭和二十年 京都印書館)。